CARLO AUGUSTO VIANO

L’INTERPRETAZIONE CATTOLICA DEI DIRITTI UMANI.

La Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, proclamata nel 1948, fu preceduta da un messaggio del
presidente degli Stati Uniti, F. D. Roosevelt al Congresso del 6 gennaio 1941, in cui si delineava una nuova
societa mondiale che sarebbe dovuta nascere dopo la guerra e che avrebbe dovuto fondarsi su quattro liberta:
di parola e di pensiero, di religione, dal bisogno e dalla paura. All'origine della Dichiarazione c'era dunque il
documento di un presidente degli Stati Uniti, nel quale si tracciava il profilo di un futuro assetto del mondo.
L'iniziativa ricordava i 14 punti del presidente Woodrow Wilson del 1918 e, come i punti di Wilson, il
progetto di Roosevelt doveva realizzarsi in un organismo internazionale.

C'era tuttavia una differenza tra i punti di Wilson e la dichiarazione di Roosevelt. Quelli si richiamavano
soprattutto all'autodeterminazione delle nazioni e partivano dal presupposto che all'origine della prima guerra
mondiale vi fosse stata la discordanza tra stati e nazioni. | grandi imperi centrali erano in parte l'eredita di
un’Europa fatta di potenze e in parte erano nati e si erano mantenuti conculcando le nazioni europee. La fine
degli stati intesi come potenze e la nascita di stati coincidenti con le nazioni avrebbe finalmente garantito la
pace. La prospettiva di Roosevelt era invece diversa, perché muoveva dal primato riconosciuto alle liberta
individuali. Si & detto spesso che quella di Roosevelt era un’impostazione giusnaturalistica; in realta essa
presupponeva piuttosto le Carte dei diritti che stavano alla base della costituzione americana, almeno per cio
che riguarda le prime liberta, e anche la Dichiarazione dei diritti dell'uomo e del cittadino del 1789. Semmai
per un certo rilievo dato alla religione, considerata relativamente indipendente dal pensiero, si potrebbe
pensare a una prevalenza della tradizione americana rispetto a quella francese. Quanto poi alla presenza del
giusnaturalismo in quei documenti & un discorso storiografico ancora aperto.

Ma subito dopo la guerra il programma rooseveltiano diventd anche la base di un'alleanza. Nel 1946, W.
Churchill denuncio nel discorso di Fulton (Missouri) I'erezione della cortina di ferro e dichiaro che bisognava
«far scudo alle innumerevoli case degli uomini, contro due gigantesche macchine da preda: la guerra e la
tirannide» *. Interpretati in questa chiave, i punti di Roosevelt costituirono la base della Carta Atlantica,
proposta da Roosevelt e da Churchill ai paesi che intendevano aderire a una nuova alleanza. Anche Churchill
dava un'impostazione individualistica al programma dell'alleanza, anche se la menzione della tirannide, della
violenza e dei carattere predatorio del potere fa pensare piu al tradizionale liberismo inglese che al
costituzionalismo americano.

Il discorso di Churchill segnava ormai I’inserimento dei diritti umani nel contesto della divisione del mondo
in due blocchi e della guerra fredda. La polemica contro la tirannide poteva ricordare l'opposizione al
nazismo, ma la denuncia del pericolo di guerra era un tema suggerito dalla presenza di un agguerrito polo
comunista. La guerra diventera presto una componente essenziale nella discussione sui diritti umani, ma
I'elaborazione del loro assetto formale passava anche per altre vie. Agli occhi dei paesi socialisti, ma anche di
paesi asiatici, i programmi di Roosevelt e di Churchill potevano sembrare tentativi di imporre regimi
parlamentari. Uno dei personaggi che lavord con maggior fervore ai diritti fu Eleanor Roosevelt, moglie del
presidente, ma un suo importante consigliere, J. P. Hendrick si proponeva esplicitamente di modellare la
Dichiarazione dei Diritti Umani sulla Dichiarazione americana di indipendenza e sulla Dichiarazione
americana dei diritti dell'uomo.

2. LE RADICI RELIGIOSE

L’incarico della stesura di una Dichiarazione Internazionale dei diritti dell’'uomo fu affidato al Consiglio
economico e sociale dell'Onu, che tra il 1947 e il 1948 condusse una consultazione mondiale. Alcuni dei
filosofi interpellati, come Benedetto Croce, espressero dubbi sulla possibilita di preparare una documento del
genere, che richiamava la Dichiarazione dell’89, debitrice a una teoria dei diritti eterni che la considerazione
dell'uomo storico aveva messo del tutto fuori gioco 2. Ma una parte importante tra i consulenti filosofici fu
esercitata da Jacques Maritain, che attingendo alla cultura cattolica cercod di dare un fondamento alla teoria

! Citato in Antonio Cassese, | diritti umani nel mondo contemporaneo, Laterza, Roma-Bari, 1988, p. 27.
2 Francesco Compagnoni, | diritti dell'uomo. Genesi, storia e impegno cristiano, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo, 1995, p. 190.



dei diritti umani, superando gli imbarazzi creati dal richiamo ai documenti costituzionali americani e francesi
e al giusnaturalismo che sembrava esserne la base.

Fin dai primi anni quaranta Maritain aveva posto alla base dei diritti umani il concetto di persona, intesa
come anima ed entita spirituale. Questa era per lui la traduzione filosofica della credenza secondo la quale
I'uomo & immagine di Dio e costituiva, anche per chi non era cristiano, il fondamento della dignita della
persona umana. Ci0 permetteva a Maritain di ricuperare altri tratti dei pensiero cristiano: I'idea che la societa
si fonda su un bene comune, che non é perd la somma di beni individuali, che € cid che rende possibile una
vita buona a una molteplicita di persone, intese come «totalita carnali e spirituali insieme, e principalmente
spirituali, benché accada loro di vivere pit sovente nella carne che nello spirito» °. A questo modo Maritain
cercava di equilibrare i motivi individualistici presenti nella tradizione cui si rifacevano coloro che
lavoravano alla Dichiarazione dei Diritti Umani con i temi solidaristici propri della tradizione cristiana.
Infatti Maritain pensava che soltanto una societa cristiana potesse realizzare quelle condizioni. Non si
trattava di professione aperta di fede cristiana da pretendere da parte di tutti i membri della societa, ma del
riconoscimento che una societa del genere deve riconoscere un fondamento divino e deve ispirarsi alle virtu
proclamate dal Vangelo . Maritain ammetteva la pluralita religiosa, ma all'interno di una societa cristiana °.
Maritain ricuperava anche il concetto di diritto naturale, pensandolo pero non tanto come un sistema di leggi,
bensi come una struttura spirituale dell'uomo dalla quale derivano fini e limitazioni delle leggi umane.
Maritain riteneva che il diritto venisse prima dell'obbligazione e non comportasse sempre un'obbligazione,
perché Dio ha diritto sul mondo, ma non ha obblighi.

Quella di Maritain non era l'unica influenza religiosa che avrebbe agito nella Dichiarazione dei Diritti
Umani. La sua stesura fu affidata al giurista francese René Cassin, grande esperto di legislazione, ma anche
rappresentante della cultura ebraica, direttamente colpito dalla persecuzione nazista.

La presenza di suggestioni religiose si coglieva fin dal primo Articolo della Dichiarazione dei Diritti Umani
nella quale si dichiarava che «tutti gli esseri umani nascono liberi ed eguali in dignita e diritti», riprendendo
il testo della Dichiarazione dei diritti dell'uomo e dei cittadino del 1789, ma all'uguaglianza dei diritti si
aggiungeva quella della dignita. Inoltre la dichiarazione del 48 attribuiva agli uomini «ragione» e
«coscienza» e imponeva l'obbligo di «agire gli uni verso gli altri in spirito di fratellanza». L'ideale
rivoluzionario della fraternita in realta non aveva trovato espressione nella dichiarazione dell'89.

3. CONTOVERSIE INTERPRETATIVE

Il relatore dellUNESCO, Richard McKeon, si rese subito conto che la dichiarazione avrebbe dato luogo a
interpretazioni diverse, perché dietro ai diritti riconosciuti c'erano concezioni diverse dell'uomo e della
societa °. Gia nel corso delle discussioni sulla dichiarazione si profilarono le differenze tra le democrazie
occidentali e i paesi socialisti, che riuscirono a introdurre la menzione di diritti "sociali”, ma non poterono far
accettare tutti i propri emendamenti. Anche i paesi musulmani espressero delle perplessita. | paesi socialisti
partivano dalla pretesa che tutti i diritti umani fossero pienamente realizzati nei paesi socialisti, mentre non
potessero mai esserlo nei paesi capitalisti. Inoltre avrebbero voluto introdurre il diritto alla pubblica
manifestazione, e alla ribellione, ma nello stesso tempo avrebbero voluto limitarlo laddove avesse potuto
minacciare le democrazie e favorire il fascismo. Infine ritenevano che i singoli stati avrebbero dovuto essere
controllori e responsabili del rispetto dei diritti umani al proprio interno .

Le controversie sull'interpretazione dei diritti umani acquistarono significato non soltanto teorico perché
diventarono strumenti per la guerra fredda. | paesi socialisti pensavano che la loro rivendicazione avrebbe
potuto provocare ribellioni all'interno dei paesi capitalistici e avrebbe favorito i movimenti di liberazione
nelle colonie. D'altra parte essi erano pronti a far valere al proprio interno il principio della supremazia dei
poteri statali rispetto all'ordine internazionale e temevano che in nome dei diritti umani i paesi capitalistici
avrebbero fatto leva sul carattere illiberale dei regimi socialisti.

% Jacques Maritain, | diritti dell'uomo e la legge naturale, Vita e Pensiero, Milano, 1977, p. 9; citato in Francesco Compagnoni, | diritti dell'uomo.
Genesi, storia e impegno cristiano, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo, 1995, p. 132.

* Jacques Maritain, | diritti dell'uomo e la legge naturale, Vita e Pensiero, Milano, 1977, pp. 2021; citato in Francesco Compagnoni, | diritti
dell'uomo. Genesi, storia e impegno cristiano, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo, 1995, p., 133.

® Francesco Compagnoni, | diritti dell'uomo. Genesi, storia e impegno cristiano, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo, 1995, p. 134.

® Richard McKeon, The Philosophic Bases and Material Circumstances of the Rights of Man. Ma anche in Human Rights Comments and
Interpretations, Columbia University Press, New York, 1949, p. 35; citato in Mary Ann Glendon, Rights Babel: The Universal Rights Idea at the
Dawn of the Third Millennium in «Gregorianum», LXXIX, 1998, p. 613.

 Antonio Cassese, | diritti umani nel mondo contemporaneo, Laterza, Roma-Bari, 1988, pp. 31-37.



4. IL PROBLEMA DEI FONDAMENTI

Ma c'era anche un problema teorico posto dai diritti umani. Durante le consultazioni preliminari risultdo che
sul nucleo centrale dei diritti c'era un accordo assai vasto, anche se le giustificazioni dei diritti erano molto
diverse. Come rilevava Croce, una delle difficolta era costituita dal fatto che la dichiarazione sembrava
rifarsi a dottrine giusnaturalistiche che non avevano corso nella cultura accademica. Inoltre la supremazia del
potere statale sembrava un principio ben assestato della cultura politica. Infine la dichiarazione avrebbe
avuto una collocazione mista, etica e giuridica insieme, che sembrava contravvenire alla separazione tra
morale e diritto tanto caro a filosofi e giuristi. Queste difficolta teoriche inducevano a ritenere che non ci
fosse un fondamento con cui giustificare i diritti umani e da cui ricavarli.

Questa situazione fu discussa e abilmente utilizzata da Maritain, il quale riconobbe che ai diritti umani
riconosciuti da molti si arrivava per vie diverse e ciascuno li giustificava con ragioni proprie. Secondo lui
guesto testimoniava la struttura spirituale dell'uomo e permetteva di riprendere il concetto cristiano di legge
naturale, non tanto nel senso di un codice naturale sistematico, ma nel senso di un insieme di diritti derivati
dalla natura non materiale dell'uomo. Maritain stabiliva anche la priorita del diritto sulla legge riferendosi
alla legge di natura, ma tenendola nello stesso tempo indeterminata: e cosi respingeva la separazione di
diritto e morale, cara al giuspositivismo e ai sostenitori del primato dello stato sull'individuo.

In questa prospettiva Maritain cercava anche di contrastare I'impostazione individualistica che derivava dalla
tradizione costituzionale americana e dalla Rivoluzione francese. L’individuo come portatore di diritti che
appartengono alla sua struttura spirituale € anche membro di una comunita ed € in rapporto originario con
altri. L’articolo 16 della Dichiarazione dei Diritti Umani stabiliva che «la famiglia € il nucleo naturale e
fondamentale della societa e ha diritto a essere protetta dalla societa e dallo Stato» e l'articolo 26 che «i
genitori hanno diritto di priorita nella scelta del genere di istruzione da impartire ai loro figli».

6. LA CHIESA E LA DICHIARAZIONE DEI DIRITTI UMANI

La Chiesa non accolse con favore la Dichiarazione Universale dei Diritti Umani promulgata dall'ONU.
L'osservatore romano intervenne il 15 ottobre 1948 (Lo Statuto dell'ONU, L'ostracismo a Dio), il 31 ottobre
1948, (I diritti dell'uomo), il 4 dicembre 1948 (I lavori per il completamento della "Dichiarazione dei diritti
dell'uomo™) e il 17 marzo 1949 (La "Dichiarazione Universale dei diritti dell'Uomo") per criticare duramente
il documento. Non poteva ammettere che fosse stato respinto, soprattutto per I’intervento dell’Inghilterra,
I'emendamento del Brasile e dell'Olanda che intendevano introdurre un riferimento pit 0 meno diretto a Dio
e al fondamento divino dei diritti umani. Il Brasile aveva proposto che la Dichiarazione assumesse questa
dizione: "Gli uomini sono creati ad immagine e somiglianza di Dio". L'Olanda proponeva di fondare i diritti
degli appartenenti alla famiglia umana sull'origine da Dio e sul destino immortale dell'uomo.

In questo senso al Vaticano non piaceva neppure la linea scelta da Maritain, che aveva insistito sul consenso
di fatto sui contenuti dei diritti umani. In realta nei messaggi di Natale del 1942 e del 1944 Pio XIlI si era
richiamato ai diritti e alla «dignita della persona umana» che soltanto una «societa cristiana» garantisce. Ma
Pio XII aveva indicato nella «legge divina, naturale e positiva (e per cio stesso immutabile)» la base di quei
diritti, ribadendo la superiorita di quella legge sulla legge positiva degli stati ®. Percio L'osservatore romano
rispecchiava fedelmente il giudizio dei Papa, che vedeva nella Dichiarazione dei Diritti Umani un'orgogliosa
manifestazione della pretesa dell'uomo a essere autosufficiente e a negare al propria dipendenza da Dio: si
trattava della continuazione della linea di pensiero che aveva ispirato la Rivoluzione francese. Con un certo
compiacimento L'osservatore romano rilevava che nonostante che fosse stato omesso il riferimento a Dio la
Dichiarazione non aveva ottenuto I'unanimita ed era stata approvata dalla Assemblea Generale con 48 voti,
nessuno contrario ed otto astensioni, e cioé di sei Paesi slavi, dell'Arabia Saudita e dell'Africa dei Sud.

C'era un solo modesto elemento positivo, costituito dal fatto che la "Dichiarazione Universale” si distingueva
dalle altre dettate fin qui, perché non considerava I'uvomo come "cittadino", ma come "lavoratore" e “capo di
famiglia™: in questo si abbandonava la tradizione dominante dopo la proclamazione dei principi dell’’89.

8 Edouard Hamel, L' Eglise et les droits de I'homme. Jalons d'histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p.273.



6. LA SVOLTA DI GIOVANNI XXIII

La Chiesa muta il proprio atteggiamento nel 1963 con la Pacem in terris. Il richiamo alla teoria classica della
legge di natura si attenua, mentre emerge un’impostazione piu religiosa. Quello che tramonta é I’idea di una
societa cristiana nel senso di Pio XII, mentre si fa strada I’idea della secolarizzazione del mondo moderno.
Giovanni XXIII ritiene che si sia affermata I'autonomia dell'uomo nel campo sociale, economico, politico e
culturale, e che questa autonomia abbia avuto origine in dottrine filosofiche false sulla natura e I’'uomo.
Tuttavia distingue tra queste dottrine e I’affermazione dell’autonomia umana. Questa distinzione permette al
Papa di assumere un atteggiamento positivo nei confronti della Dichiarazione dei Diritti Umani, senza
rinunciare alla pretesa di trovarne un fondamento e di correggerla.

Sul piano teorico il problema principale consisteva nella necessita di trovare un fondamento dei diritti umani
che non negasse l'autonomia umana e la possibilita di trovare un largo consenso, pur senza negare la
dipendenza dell'uomo da Dio e senza presupporre il carattere assoluto del soggetto umano. A questo scopo
Giovanni XXIII riprendeva I'appello di Pio XII alla legge di natura, ma insisteva sul fondamento divino di
guella legge. La sua esistenza spiega il largo consenso degli uomini sui diritti fondamentali, ma quella legge
non si spiega da seé, senza ricorso alla divinita. In un certo senso nella Pacem in terris si sentiva
I'insegnamento di Maritain: si insisteva infatti sul fatto costituito dall'accettazione dei diritti umani e si
teneva la legge di natura sullo sfondo, senza entrare troppo nel merito.

Invece Giovanni XXIII riprendeva con forza il tema della dignita umana, ma la ricollegava direttamente a
Cristo: ¢ il sangue di Cristo che da agli uomini la loro dignita inviolabile. La preoccupazione principale del
Papa consiste nel dare un fondamento divino alla stessa autonomia umana. Sul piano pratico l'enciclica
poneva in evidenza la pace come scopo ultimo dei diritti umani. Da questo momento entra
nell'interpretazione cattolica dei diritti umani una vena pacifistica. Si trattava di una svolta importante. Fino
agli inizi degli anni sessanta la propaganda pacifistica era stata utilizzata soprattutto dai paesi socialisti,
mentre I'idea pacelliana della societa cristiana contrapposta alla societa moderna e ai regimi nei quali la
politica pretende di legittimarsi da sé aveva finito con lo schierare la Chiesa decisamente dalla parte dei paesi
occidentali. Il pacifismo della Pacem in terris segnava invece un nuovo atteggiamento di fronte alla
divisione del mondo in due blocchi. La presenza del comunismo veniva riportata sotto la categoria della
secolarizzazione e la distinzione tra contenuto delle dottrine e loro fondamento permetteva di trovare
interlocutori in ogni parte del mondo.

7. IL VATICANO II

Nella Gaudium et Spes il Concilio Vaticano Il riprendeva i temi della Pacem in terris, anche se, come questa,
non nominava la Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Anche il Vaticano Il lasciava in ombra la
dottrina della legge di natura e insisteva sul carattere religioso del fondamento dei diritti umani, ma con un
accento particolare: la morale cristiana si richiama direttamente alla rivelazione ma ha un contenuto
pienamente umano. L’uguaglianza tra gli uomini e la loro dignita viene fondata sul fatto che essi sono tutti
immagine di Dio. Dei Diritti umani viene data un’interpretazione dinamica: essi sono realizzati nelle societa
terrene che pretendono di essere autonome, ma devono essere realizzati, imponendo trasformazioni a quelle
societa. Se Giovanni XXIII aveva insistito sul pacifismo, il Concilio Vaticano Il tratta soprattutto i temi
sociali: & un altro passo con il quale si appropria di temi che erano stati agitati soprattutto dai paesi socialisti.

Ma la Gaudium et Spes prende posizioni molto forti sul primato della Chiesa, che & non tanto un primato
politico o di legittimita, quanto un primato morale. La Chiesa ha il diritto «ovunque e sempre di predicare la
fede con autentica liberta, di insegnare la propria dottrina sulla societa, di compiere senza impedimenti la
propria missione tra gli uomini, di esprimere un giudizio morale, anche in materie che toccano il dominio
politico, quando lo esigono i diritti fondamentali della persona o la salvezza delle anime» (Gaudium et Spes
76, 5; 33, 2) ° Inoltre «alla Chiesa appartiene favorire ed elevare tutto cid che si trova di vero, di buono, di
bello nella comunita umana - inclusi il diritto e la giustizia» (Gaudium et Spes 76, 1) '°. Cid perché «nessuna
legge umana puo assicurare la dignita personale e la liberta dell'uvomo come fa il Vangelo affidato alla

° Citato in Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'nomme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1994, p. 279.
10 Citato in Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'nomme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p. 279.



Chiesa» (Gaudium et Spes 76, 1) ™. Tocca dunque alla Chiesa «legittimare religiosamente i diritti
fondamentali della persona umana» '? essendo essa «insieme il segno e la salvaguardia del carattere
trascendente della persona umana» **. E” infatti il Vangelo che «illumina il mistero dell'uvomo rivelandogli il
senso della sua esistenza, la verita interiore della sua vita, la sua dignita e la sua vocazione unica» *. 1l
Vangelo «protegge I'uomo da qualsiasi idea di falsa autonomia che ci indurrebbe a pensare che “i nostri
diritti personali sono pienamente soddisfatti soltanto quando siamo liberati da ogni norma della legge divina"
(Gaudium et Spes 41, 3)» .

Il progressivo assorbimento dei diritti umani entro la sfera religiosa delineava un nuovo primato della
Chiesa. L'immagine divina racchiusa nell'uomo diventa l'unico fondamento dell'uguaglianza e della dignita
umana, il sangue di Cristo il veicolo attraverso il quale I'uomo diventa capace di moralita, il Vangelo I'unico
vero testo che racchiude i diritti umani. La Chiesa si presenta come la garante della pace e la vera promotrice
di una nuova societa. Il riconoscimento della secolarizzazione del mondo moderno ¢ il presupposto per una
nuova evangelizzazione.

8. PAOLO VI

La prima fase del pontificato di Paolo VI, dal 1963 al 1967, segna una ripresa del tema dello sviluppo. La
Populorum progressio elabora una vera e propria teoria cattolica del progresso, secondo la quale non c'e¢ vero
progresso in termini naturali. Adesso lo stesso ricorso alla legge di natura, caro a Pio XII, viene guardato con
sospetto, come se presentasse il pericolo di "naturalizzare™ il progresso umano. Rispetto a Giovanni XXI1I
I'abbandono della dottrina della legge di natura & ancora piu completo. Paolo VI riprende lo spirito dei
Vaticano Il e della Gaudium et Spes rinunciando all'idea di una «Chiesa come societa perfetta in posizione di
potere e di autorita di fronte alla societa civile» e «considera la Chiesa all'interno e al servizio della comunita
politica, per aiutarla a servire meglio lI'uomo... La Chiesa non rinuncia alla propria autorita ma rinuncia a
insegnare d'autorita: diventa conversazione e dialogo» '°. Paolo VI si reca in visita allONU nel 1965 e
dichiara: «la Chiesa si cura prima di tutto dei diritti di Dio, ma non potra mai disinteressarsi dei diritti
dell'uomo, creato a immagine e somiglianza del suo Creatore. Essa si sente ferita quando i diritti di un uomo,
quale che sia e ovunque sia, sono misconosciuti e violati» *’. Pio XII pretendeva il riconoscimento pubblico
della legge di Cristo, mentre Paolo VI, sulla linea di Giovanni XXII1I e del Concilio Vaticano Il, riconosce la
neutralita e la laicita dello stato e la molteplicita delle societa, con le quali entra in contatto, mettendosi al
servizio diretto degli uomini.

Con Paolo VI e la sua visita all'ONU la Chiesa si riconcilia con la Dichiarazione Universale dei Diritti
dell’Uomo, che viene finalmente nominata e riconosciuta. Anzi Paolo VI si spinge fino a riconoscere i meriti
della Rivoluzione francese che, pur nella violenza, avrebbe attinto a un insegnamento cristiano. Soprattutto
dopo il 1967 Paolo VI insiste sul tema della riconciliazione.

9. GIOVANNI PAOLO 11

Giovanni Paolo Il ha ripreso gran parte dell’insegnamento di Giovanni XXIII e di Paolo VI sui diritti umani,
nel senso che ha fondato la dignita umana sull’immagine divina e sull’umanita di Cristo e ha sottolineato i
contenuti umani della Rivelazione. Con questa interpretazione religiosa della dignitd umana il Papa ha
cercato esplicitamente una concordanza con la Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, che cita, ma nello
stesso tempo ha cercato di farne uno strumento di lotta contro I’ateismo: se la dichiarazione fonda nella
dignita i diritti umani, bisogna condurre una lotta con I’ateismo perché solo il riconoscimento della radice
divina dell’umanita permette di giustificare adeguatamente la dignita umana.

Mentre con Giovanni XXIII e con Paolo VI la liberazione della dottrina dalla legge di natura e I’appello alla
fede era un modo per cercare il dialogo con una societa che ormai era impossibile ricondurre entro gli schemi

U Citato in Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'homme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p. 279.

12 Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'homme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p.279.

B3 Citato in Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'homme. Jalons d’histoire in «Gregorianwn», LXV, 1984, p. 279.

 Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'homme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p. 279, che cita Gaudium et Spes 40, 3; 41, 2.
5 Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'homme. Jalons d’histoire in «Gregonanmn», LXV, 1984, p.279.

16 Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'nomme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», 1984, p.281.

Y AAS 64 (1972) 215, citato in Edouard Hamel, L'Eglise et les droits de I'nomme. Jalons d’histoire in «Gregorianum», LXV, 1984, p. 281 e nota 15.



di quella legge, per Giovanni Paolo Il I’appello alla fede & un passaggio per collegare I’affermazione dei
diritti umani alla lotta contro I’ateismo e all’interpretazione della liberta essenzialmente come liberta
religiosa.

Ma non si puo isolare I’adesione del Papa alla dottrina dei diritti umani senza ricordare il loro impiego nella
guerra fredda verso la fine degli anni sessanta. Da quel momento i diritti di carattere personale sono diventati
un’arma importante per indurre cambiamenti all’interno delle societa socialiste nelle quali essi non erano
riconosciuti. Su questa scia si innesta I’opera di Giovanni Paolo Il, che interpreta le liberta personali
soprattutto nei termini di liberta religiosa.

Ma dopo il crollo dei regimi comunisti Giovanni Paolo Il ha rivolto la propria critica ai regimi liberali. A
guesto scopo ha ripreso temi che erano gia presenti nei suoi predecessori. Essi sono costituiti dai seguenti
punti:

1. L’insufficienza della Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, che non ha un fondamento etico
adeguato. Di qui il Papa ricava la tesi che occorre dare un supplemento morale al documento
dell’ONU.

2. Il supplemento morale necessario deve essere di natura religiosa, perché solo la religione offre una
base adeguata alla spiritualita dell’uomo e solo il riconoscimento della sua spiritualita ne garantisce
la dignita.

3. Per il Papa questa & una risposta alle difficolta che la cultura laica incontra a dare un fondamento ai
diritti umani dopo che é stato abbandonato il giusnaturalismo e la teoria scolastica della legge di
natura.

4. Mentre la cultura laica ha abbandonato il problema dei fondamenti e la stessa divisione netta tra
morale e diritto o I’esatta corrispondenza tra diritto, legge e obbligazione, per ammettere rapporti
elastici tra diritto e morale, la cultura cattolica ha insistito sulla presenza di un’etica naturale.

5. Il concetto di etica naturale ¢ via via cambiato. Per Pio Xl era radicato nella dottrina scolastica della
legge di natura. Questo richiamo diventa piu indeterminato con Giovanni XXIII e sfuma con Paolo
VI che, sequendo Maritain, preferisce rifarsi al concetto di persona. Invece Giovanni Paolo Il ritorna
al concetto di uomo, con una forte carica naturalistica e biologica.

Si apre cosi una nuova strada per dare un fondamento ai diritti umani.

A. La tradizione cristiana contiene in se stessa tutto cio che occorre alla dottrina dei diritti
umani: essi ci sono gia nella Bibbia e in eta moderna la loro difesa risale a Bartolomeo de
Las Casas.

B. L’insufficienza del fondamento laico & dovuta al venir meno di una teoria sistematica della
natura e dell’uomo.

C. Questa deficienza é imputabile a sua volta alla secolarizzazione della societa moderna.

D. Il concetto di secolarizzazione & cambiato: mentre con Giovanni XXIII e con il Concilio
Vaticano Il era un modo per riconoscere I’alterita di Chiesa e societa civile, con Giovanni
Paolo Il e diventato il segno dei difetti della modernita e il presupposto
dell’evangelizzazione. Il primato della religione deve essere riconosciuto come un nuovo
diritto, perché la religione occupa il posto piu alto nella graduatoria delle attivita umane.

E. C’é un ritorno alla concezione aristotelica dell’uomo in cui la natura é al tempo stesso spirito
e I’individuo € inserito in comunita naturali.

F. Cio ha condotto la Chiesa a insistere sul primato della famiglia e sulla difesa della vita,
intesa essenzialmente come realta biologica.



