| diritti dell’'uomo e I’etica contemporanea

di Francesco Viola

In un’epoca di frammentazione e di particolarismo qual é la nostra i diritti dell’'uomo costituiscono uno
dei pochi punti (forse I’unico?) che gli individui e i popoli sembrano avere in comune, uno dei pochi intorno
a cui sembrano concordare. C’é grande consenso intorno ai diritti dell’uomo, si puo dire che mai un accordo
aveva raggiunto un cosi alto grado di estensione. E un vero e proprio consensus gentium che ormai riguarda
tutta I’umanita.

Se & vero che un’etica é tanto piu valida quanto piu é in grado di esibire contenuti universali valevoli per
tutti gli uomini, allora é ragionevole guardare ai diritti dell’uomo come all’ultima manifestazione di un’etica
universale. Il che & molto sorprendente dato che le condizioni attuali della vita morale non sembrano piu
permettere alcun universalismo in campo etico. Ed allora & naturale chiedersi se non si tratti di una mera
illusione, se sotto un’etichetta comune non si nascondi il tentativo di riunificare in modo puramente
nominalistico il pluralismo morale, oppure se la problematica dei diritti dell’'uomo non sia da intendersi
come un difficile, ma necessario, tentativo di intessere un discorso etico fra tribl morali diverse.
Probabilmente & vera I’'una e I’altra cosa, probabilmente i diritti dell’uomo sono usati sia dalla retorica etico-
politica, sia dall’esigenza di non rinunciare del tutto ad un’etica universale. In ogni caso cio significa che
appellarsi all’etica dei diritti dell’'uomo non ¢ sufficiente ad indicare cid che s’intende avvalorare o
accreditare, che bisogna specificare meglio, perche il linguaggio dei diritti dell’'uomo e ambiguo e
incompleto®. Non basta professare la propria adesione ai diritti dell’'uomo bisogna anche esibire la propria
interpretazione di essi. Solo cosi si vedra se e fino a che punto i diritti dell’'uomo possano aspirare al ruolo di
etica universale.

1. Diritti dell’uomo e teorie dei diritti

Gli studiosi del giusnaturalismo hanno piu volte notato che bisogna distinguere tra la legge naturale e le
dottrine della legge naturale (non si pud attribuire alla prima la variabilita delle seconde), allo stesso modo,
dunque, dovremo far distinzione fra i diritti dell’uomo e le dottrine dei diritti dell’uomo. Quando parlo di
“dottrine dei diritti dell’uomo” non mi riferisco tanto (o in primo luogo) all’eterno problema del loro
fondamento, quanto piuttosto al modo diverso d’intenderli, d’interpretarli e di praticarli. Una dottrina dei
diritti dell’'uomo non esibisce soltanto una giustificazione del loro fondamento, ma fornisce anche un
modello di pratica dei diritti dell’uomo stessi, ispirandosi a un certo tipo di presupposizioni e articolandoli tra
loro secondo certe gerarchie di priorita. Sono state identificate, ad esempio, due principali tradizioni
interpretative dei diritti dell’uomo: quella dell’umanesimo laico e quella dell’'umanesimo cristiano®.

Se, dunque, far appello ad una teoria interpretativa dei diritti dell’'uomo & necessario per uscire
dall’ambiguita, allora essa sara altresi indispensabile per saggiare la validita delle pretese etiche dei diritti
dell’uomo. Parlare in modo significativo dei diritti dell’uomo come etica contemporanea significa muoversi
all’interno di una dottrina dei diritti dell’uomo. Ma gia questo suscita le prime perplessita e difficolta.

La grande fortuna dei diritti dell’'uomo nell’epoca del pluralismo & data proprio dall’asserita possibilita di
separare I’affermazione di questi diritti dalle particolari dottrine che li sostengono. Il fatto del pluralismo
delle dottrine morali intese nel senso pregnante di stili di vita & cosa indubitabile e, pertanto, sembra
necessario che per salvare I’universalita dei diritti dell’'uomo bisogni renderli indipendenti da ogni dottrina
morale particolare. Nessuna cultura puo ormai vantare diritti ereditari nei confronti di un’idea universale
come quella dei diritti dell’ ;uomo, cosi come gli arabi non li hanno nei confronti della matematica o i greci
nei confronti della filosofia®.

Una delle accuse, che I’etica dei diritti umani deve oggi affrontare é infatti diretta a smascherare I’intento
colonizzatore dell’etica occidentale e del liberalismo politico®. V& chi ritiene che le dichiarazioni universali
dei diritti dell’ uomo non siano altro che un modo ideologico per legittimare le mire espansionistiche delle
democrazie liberali®.

Oggi il pensiero politico liberale si affanna a tentare di dimostrare che i diritti dell’uomo non richiedono

1 S. Cotta, Attualita e ambiguita dei diritti fondamentali, ora in Diritto, Persona, Mondo umano, Giappichelli, Torino, 1989, pp. 95-
121.

2 Cfr. G. Zagrebelsky, Il diritto mite. Legge, diritti, giustizia, Einaudi, Torino, 1992.

3 Cfr. J. Moltmann, Diritti umani, diritti dell’umanita e diritti della natura, in “Concilium”, 26, 1990, 2, p.146.

¢ Accuse ancora piu generali vengono mosse ai diritti dell’'uomo dagli esponenti dei Critical Legal Studies. Cfr. D. Kennedy, Legal
Education as Training for Hierarchy, in D. Kairy (ed.), The Politics of Law, New York, 1982, p. 47: «Rights discourse is internally
inconsistent, vacuous, or circular. Legal thought can generate plausible rights justifications for almost any result».

® Per una discussione di questo problema cfr., tra gli altri, A.J.M. Milne, Human Rights and Human Diversity, State Univesity of New
York Press, Albany, 1986.



necessariamente una giustificazione in chiave liberale. Se cosi fosse, allora lo stesso liberalismo politico
cadrebbe in contraddizione con se stesso, ponendosi come I’unica dottrina etico-politica valida e rendendo
cosi ingiustificato il pluralismo. Rawls, ad esempio, ragiona cosi: per accreditare una dottrina etica basta che
essa possa rendere ragione in qualche modo dei diritti dell’uomo e questo € possibile anche ad altre dottrine
diverse da quella liberale. Non solo le societa liberali, ma anche quelle che Rawls chiama “gerarchiche”,
possono farlo e, quindi, i diritti dell’'uomo non sono esclusivo appannaggio della concezione etico-politica
del liberalismo®. E singolare osservare questo disconoscimento di paternita a cui il pensiero liberale si vede
costretto per salvare i suoi stessi presupposti. Quanto piu si espande la coscienza dei diritti dell’uomo, tanto
pit il liberalismo cerca di lavarsene le mani per paura di divenire un pensiero totalitario. Questa creatura
dell’individualismo liberale é divenuta pericolosa per il suo stesso creatore.

Dobbiamo, inoltre, registrare un altro fenomeno singolare: mentre il liberalismo si affanna ad allontanare
da sé la sua prole, le altre dottrine etico-politiche (I’utilitarismo, il marxismo e il cattolicesimo) si affannano
a farla propria, cercano di mostrare che essa € maggiormente tutelata all’ombra dei loro rami, anche se un
tempo questa non era stata propizia. Insomma, i diritti dell’uomo funzionano oggi come legittimazione di
un’etica socio-politica e come tali c’é I’esigenza che siano indipendenti da una dottrina etica particolare che
altrimenti assumerebbe il ruolo di occulta colonizzatrice del pluralismo.

Da una parte abbiamo affermato che, solo esibendo una determinata pratica dei diritti dell’uomo, si da la
possibilita di sfuggire alla retorica vacua dei diritti, alla loro insignificanza o ambiguita, e, dall’altra, che i
diritti dell’uomo si presentano come indipendenti da ogni particolare dottrina etico-politica fino al punto da
costituire il criterio di legittimazione e di accreditamento oggi universalmente riconosciuto. Si tratta di due
istanze palesemente in stridente contrasto che paralizzano la possibilita di ogni discorso sensato sui rapporti
tra diritti dell’'uomo ed etica contemporanea. Cercherd ora di mostrare come sia possibile uscire da questa
difficolta, cominciando con il sollevare dubbi sul modo in cui solitamente si rapportano i diritti dell’'uomo
alle particolari concezioni della morale e della politica.

2. | diritti dell’uomo sono solo una lista di valori fondamentali?

Solitamente si ritiene che i diritti dell’'uomo siano dei valori o dei principi supremi indipendenti da
qualsiasi dottrina morale e da qualsiasi concezione della natura umana. Si trattera poi di farli vivere in
contesti specifici, applicandoli a particolari situazioni, ed allora essi entreranno in contatto con le concezioni
morali particolari e saranno in diverso modo interpretati. In questo senso non sono un’etica, né una politica.
Sono valori imprescindibili di ogni etica accettabile e di ogni politica giusta. Appartengono all’ambito del
pre-morale o del pre-politico. Ma si puo parlare in senso proprio dell’esistenza di un’etica o di una politica
guando ci si muove nel campo delle scelte, delle norme, degli obblighi e dei fini. Affermare che la dignita
umana deve essere rispettata, che la liberta dell’uomo € inviolabile o che tutti gli uomini hanno eguali diritti
non dice nulla su come ci si debba comportare in particolari situazioni, né dice molto su quali azioni siano
moralmente buone o giuste.

Se presupponiamo la configurazione tradizionale dell’etica o della politica, dobbiamo riconoscere che i
diritti dell’uomo non sono né un’etica compiuta, né una visione soddisfacente di una societa giusta. Hanno
bisogno d’integrazioni sostanziali di vario genere, di apporti provenienti dall’esterno, cioé dalle visioni
particolari della vita etica e politica. Se per0 restiamo aggrappati a quest’ottica - che sembra essere
I’atteggiamento generalmente condiviso, persino dagli stessi teorici liberali -, allora non potremo mai uscire
dalla difficolta a cui ho accennato, allora non si potra mai parlare in senso proprio di un’etica dei diritti
dell’uomo come della nuova etica comune e universale di una comunita mondiale. Se ci accontentiamo di
considerare i diritti umani come I’espressione di uno standard minimo di valori morali e politici, richiesto per
accreditare I’ingresso nella cerchia delle concezioni etico-politiche accettabili, allora essi saranno tutt’al piu
una condizione preliminare dell’etica e della politica, ma nulla di piu.

Puo darsi perd che questo modo di giudicare sia a sua volta dettato dal fatto di presupporre una visione
dell’etica in quanto tale ancora troppo legata alla sua configurazione tradizionale. Il fatto del pluralismo non
ha cambiato il modo di concepire I’etica e la politica nella modernita, ha soltanto moltiplicato le costellazioni
di valori. Il mondo unitario dell’etica s’e spezzato in tanti frammenti, ma ognuno di essi riproduce la matrice
originaria nel fatto di essere chiuso nella sua assolutezza ed incomunicabilita. In tal modo il pluralismo puo
aspirare solo alla coesistenza, ma non al dialogo tra comunita morali separate e chiuse in se stesse. Il
problema centrale di un pluralismo etico cosi inteso diventa quello della convivenza pacifica tra tribu morali
differenti, ognuna gelosa della propria identita. Si pensa, infatti, che questa coesistenza sia al meglio
governata dai diritti dell’uomo, dalla tolleranza reciproca e dalla non ingerenza. | diritti dell’'uomo appaiono,
pertanto, come il rimedio agli inconvenienti del pluralismo e, al contempo, cid che permette di praticarlo in
modo pacifico. In tal senso essi si presentano come la legittimazione del fatto del pluralismo.

Cosa significa in realta che la tutela dei diritti dell’'uomo é la password per essere ammessi al club delle
nazioni civili? E la patente di civilta etico-giuridica? Le Dichiarazioni dei diritti sono universali, perché &

¢ J. Rawls, La legge dei popoli, in S. Shute - S. Hurley (a cura), I diritti umani. Oxford Amnesty Lectures 1993, trad. di S. Lauzi,
Garzanti, Milano, 1994, pp. 54-97.



difficile per uno Stato dichiarare alla comunita internazionale che la protezione dei diritti dell’'uomo ¢
I’ultima delle sue preoccupazioni. Molti governi firmatari delle Dichiarazioni hanno violato e continuano a
violare i diritti dell’uomo e ne sono perfettamente consapevoli. Ma non possono dirlo, devono ricorrere ad
altre argomentazioni, negando i fatti o giustificando in nome di superiori interessi la violazione. Questo é un
chiaro esempio di un uso retoricamente legittimatorio dei diritti dell’uomo, del tentativo di legittimare in loro
nome i fatti della storia e della cultura. Ognuno resta chiuso nella propria prospettiva etica e politica e non
cambia di un millimetro le proprie idee, ma tutti dichiarano di condividere il rispetto per la dignita umana.
Questo é cid che intendo per una giustificazione estrinseca e retorica del fatto del pluralismo. Ognuno pud
perseguire gli obiettivi etici che desidera a patto che dichiari di farlo ad majorem hominis gloriam. Tuttavia
la storia va mostrando con chiarezza che, una volta entrati, per convinzione o per convenienza, nel club dei
sostenitori dei diritti dell’uomo, si resta invischiati in qualche modo in un corso d’azione orientato’ che pud
incidere profondamente sul modo di concepire I’etica personale e sociale.

Tutto cio significa che i diritti dell’'uomo non sono soltanto dei valori universali super partes, ma sono
anche una pratica della vita etico-politica, un modo di organizzare la scelta, d’individuare e di perseguire i
fini, un modo specifico d’intendere la regola e i criteri del giudizio pratico. In una parola, i diritti dell’'uomo
nel loro sviluppo autogenerano nuove forme e stili di vita etica, che non trovano riscontro nel modo
tradizionale d’intendere la morale da parte delle dottrine etiche consolidate e delle famiglie morali principali.

Se e vero che i diritti dell’'uomo escono dall’ambigua retorica solo in quanto legati a particolari forme di
ragionamento pratico e di discorso morale, allora bisogna dire anche che queste pratiche non sono dipendenti
da alcuna dottrina etica preesistente, ma sono interne e autogenerate dalla stessa concezione dei diritti umani.
Voglio dire che i diritti dell’uomo non sono solo valori fondamentali e priorita assiologiche, ma sono anche
modo d’interpretarle e di farle vivere nei contesti sociali piu diversi. In questo senso si presentano come una
concezione generale dell’etica che non si limita a legittimare dall’esterno il fatto del pluralismo, lasciando
inalterato il modo di concepire la struttura della vita etica, ma mira ad un riassetto generale del modo di far
comunicare le diversita delle concezioni morali e politiche, aprendo loro lo spazio e la possibilita di un
discorso comune. Ed & questo che vorrei ora mostrare in modo certamente non esauriente, ma Spero
sufficientemente convincente.

3. I diritti dell’uomo come pratica etico-sociale

A questo fine considereremo i diritti dell’'uomo non gia come un catalogo o una lista di valori
fondamentali e prioritari, ma come I’insieme delle interpretazioni applicative di questi principi, cioé come
una pratica sociale piuttosto che come un codice di norme. Cio é possibile, perché ormai dal 1948 ad oggi,
sia sul piano nazionale che in quello internazionale, c’e una copiosa giurisprudenza dei diritti dell’uomo, in
particolare quella delle corti costituzionali e di quelle internazionali. Accanto a questi atti ufficiali c’e anche
la rilevante presenza dei diritti umani nel dibattito etico contemporaneo, nella morale comune e positiva,
nella stessa sensibilita etica dell’uomo di oggi.

Se osserviamo anche solo di sfuggita quest’immensa messe di dati, la constatazione pit elementare e
ovvia che facciamo riguarda la crescita, lo sviluppo e I’evoluzione dei diritti dell’uomo. Si tratta di un corpo
che va assumendo proporzioni gigantesche. Sempre “nuovi diritti” si aggiungono ai precedenti a tutti i livelli
e in ogni direzione. Ormai non basta piu - come al tempo dell’indipendenza americana o della rivoluzione
francese - sottoscrivere una lista di quattro o cinque diritti fondamentali per poter essere considerato un
sostenitore dei diritti dell’uomo, ma bisogna impegnarsi a rispettare un mondo molto complesso e articolato
di valori.

| filosofi della morale e i teorici del diritto tendono a trascurare I’importanza di questo fenomeno ai fini
della riflessione sulla struttura dell”etica contemporanea. Essi pensano che si tratti di uno sviluppo fisiologico
di derivazione d| nuovi diritti da un nucleo originario di carattere generalissimo in cui si trovano in qualche
modo impliciti®. D’altronde I’evoluzione storica, gli sviluppi della scienza e della tecnica, le rigenerazioni
del potere politico ed economico rendono possibili nuovi e sempre piu temibili attentati alla dignita umana e
rendono necessario la riformulazione e I’aggiornamento dei “vecchi” diritti. | nuovi diritti sono spesso
null’altro che la riproposizione dei vecchi in termini nuovi, mentre altre volte sono creazioni ingiustificate
degli interpreti.

Tutte queste considerazioni sono ragionevoli e spesso corrette, ma cio che qui interessa non ¢ il giudizio
Su questa espansione dei diritti quanto piuttosto il fenomeno in generale. Non vorrei che sfuggisse
I’importanza del fatto che questa crescita di valori interna ad un’etica non s’é mai verificata in questi termini
nelle morali tradizionali e non si verifica neppure oggi nelle dottrine etiche delle diverse comunita morali che
popolano la nostra storia. Con I’espressione “tradizionale” - come si sara gia compreso - mi riferisco non

7 J. Habermas, Etica del discorso, trad. it. a cura di Emilio Agazzi, Laterza, Bari, 1989, p.116.

® La Corte costituzionale italiana ha voluto porre un argine all’espansione incontrollata dei nuovi diritti, affermando che «non
esistono altri diritti fondamentali inviolabili che non siano necessariamente conseguenti a quelli costituzionalmente previsti» (sent.
cost. 98/1979). Ma cosa significa “necessariamente conseguenti”? Di fatto il comportamento interpretativo della Corte € stato ben
lungi dall’essere restrittivo. Sulla questione cfr., da ultimo, F. Modugno, | «nuovi diritti» nella giurisprudenza costituzionale,
Giappichelli, Torino, 1995.



solo al mondo antico, ma anche al mondo moderno.

Basta guardare all’etica dei diritti naturali, che viene considerata come la fonte originaria di quella dei
diritti dell’'uomo, per accorgersi delle differenze®. | diritti naturali sono una lista chiusa e rigorosamente
limitata; non c’é da aspettarsi alcuna novita. D’altronde essi si appoggiano sulla natura umana concepita
come un insieme circoscritto di esigenze elementari ed imprescindibili. In quest’ottica sarebbe inconcepibile
ritenere che “nuovi diritti” prima inesistenti nascano e vengano alla luce nella storia. Si potrebbe solo
affermare che una conoscenza migliore della natura umana faccia scoprire diritti preesistenti, ma gli
illuministi non avevano tutta questa sensibilita per la storia e pensavano di aver gia raggiunto I’estensione
ultima della ragione. Insomma la differenza tra I’etica dei diritti naturali e quella dei diritti umani & quella
stessa che v’é - per usare il linguaggio bergsoniano - tra le morali chiuse e le morali aperte.

Lo stesso potrebbe dirsi se dovessimo fare un confronto con altre morali normative. Sono tutte morali
“povere” nei confronti della fioritura dei diritti dell’'uomo. E non penso solo alle morali utilitaristiche, che
sono notoriamente le pit povere di valori, impegnate come sono a minimizzare la sofferenza e il dolore.
Penso anche alla morale cattolica troppo preoccupata del primato della legge e degli assoluti morali, che,
essendo precetti negativi, non permettono certamente di cogliere le novita della vita morale. Penso, infine,
alla stessa etica liberale, che pure ha, o presume di avere, un rapporto privilegiato con i diritti dell’'uomo e
che pure, in ragione del suo individualismo, non € in grado di comprenderne tutta la ricchezza
dell’articolazione. 1l dibattito in atto tra liberalismo e comunitarismo non deve essere inteso come il conflitto
tra i sostenitori dei diritti dell’'uomo e i loro opposnorli ma come il contrasto tra un’interpretazione
individualistica e un’interpretazione comunitaria dei diritti'. Ognuno ha le sue ragioni e, per cid stesso,
anche i suoi torti, perché I’evoluzione dei diritti dell’'uomo abbraccia I’una e I"altra,

4. L’etica dei diritti dell’uomo come metodo per la ricerca del bene

Se ci chiediamo ora cosa renda I’etica dei diritti dell’'uomo cosi elastica e dinamica, dobbiamo subito
notare che essa & - come avrebbe detto Fuller' - una morale dell’aspirazione e della realizzazione personale e
non gia una morale del dovere o della legge. Cio significa che all’origine di questa problematica morale non
c’e un modello di vita, una precisa concezione del bene e ben determinati criteri di azione, cosicché tutta la
scelta morale risieda nell’individuare i propri doveri nelle particolari circostanze o piu a monte nel cercare la
regola universale della condotta morale. All’origine dell’etica dei diritti dell’uomo ci sono solo orientamenti,
aspirazioni e tendenze, che si esprimono nella forma di principi. Qui il termine “principio” & preso in senso
letterale, come cid che da inizio, cio da cui prende cominciamento un corso di azione.

“Avere un diritto” significa innanzi tutto che c’é un aspetto dell’essere umano che deve in qualche modo
essere rispettato e tutelato nello svolgimento della vita sociale e politica. Non si dice ancora in che modo, in
guale misura, in quali circostanze, entro quali limiti, a costo di quali sacrifici e, soprattutto, a preferenza di
quali altri valori. C’é qualcosa d’incommensurabile nell’affermazione dell’inviolabilita di un diritto cosi
inteso, perché si vuole dire che é qualcosa a cui farsi attenti, che nessuna vita degna di un essere umano potra
farne a meno in qualche misura e che nessuna societa giusta ne potra mancare. Qui € evidente fino a che
punto il bene sia necessario per la definizione del “giusto”. Ma tutto questo € ancora insufficiente per parlare
in senso proprio di un diritto.

Quest’aspirazione deve ancora trovare la sua regola ed é per questo che si presenta come il principio di
una ricerca morale (e giuridica), che & rivolta a dare determinazione e vigore storico-giuridico alle
prerogative del soggetto. Quale sia veramente e in senso stretto il diritto che si ha lo si vede solo alla fine
della ricerca e dell’esplorazione morale. Per questo I’etica dei diritti dell’uomo si pud anche considerare
come un metodo per la ricerca dei diritti, un metodo fondato sulla ragionevolezza e il bilanciamento dei
valori.

Si potrebbe sostenere che in questo non c’é niente di diverso rispetto alle altre configurazioni della
morale. Anche I’utilitarismo pud essere considerato come un metodo per la ricerca dell’utile ed anche la
morale della legge pud essere considerata come una via per trovare la regola universale. Tuttavia in queste il
metodo di ricerca é separato e preliminare alla fase di applicazione della regola. Nella morale dei diritti non &
cosi, perché qui interpretazione e applicazione dei diritti sono la stessa cosa.

Nel suo stato di riposo la morale dei diritti dell’'uomo si presenta solo come una lista di valori
incommensurabili (vita, liberta, uguaglianza, solidarieta...), che si chiamano “diritti”, perché sono principio
di diritti. Nel dinamismo dell’azione etico-giuridica i diritti vanno progressivamente prendendo corpo e
ritrovando la loro regola interna, che consente loro di essere praticabili e praticati nei contesti di vita. Quando
si esaurisce I’azione messa in moto dal caso concreto, la morale dei diritti torna ad essere una lista di valori
supremi. In un certo senso la potremmo considerare una morale dell’evento piuttosto che una morale della
regola. Non voglio dire che tutto si esaurisca nella soluzione del caso concreto, perché essa ha permesso di

° Cfr. J.R. Pennock, Rights, Natural Rights, and Human Rights - A General View, in Human Rights, in J.R.Pennock - J.W. Chapman,
Human Rights, New York U.P., New York, 1981, p.7.

1 Forse questo & meno vero per Maclntyre, che € tra tutti i comunitari il piu ostile all’universalita dei diritti dell’uomo. Credere in
essi € come credere alle streghe e agli unicorni. Cfr. A. Maclntyre, After Virtue. A Study in Moral Theory, London, 1985, p. 69.

1 L. Fuller, La moralita del diritto, a cura di A. Dal Brollo, Giuffré, Milano, 1986, p.11 ss.



mettere in luce nuovi aspetti di appllca2|one dei valori supremi, ha gettato una luce nuova sulle loro
potenzialita intrinseche di espansione®. Ed & infatti questo che in realta s’intende quando si parla di “nuovi
diritti”. Ma voglio dire che, mentre la ricerca della legge universale é fatta una volta per tutte, quella dei
diritti deve essere ogni volta ripetuta fin dall’inizio come se fosse la prima volta. Certamente si potra e dovra
sempre trarre ammaestramento dalla “giurisprudenza”, ma il grande rilievo che assume il caso concreto in
tutta la sua specificita non consente di parlare di ogni ricerca dei diritti come di una mera riproduzione del
passato.

Debbo, infine, notare che, proprio per questo carattere evenemenziale dell’etica dei diritti, essa richiede il
possesso di determinate abilita, tratte fuori dalla esperienza della storia istituzionale, della pratica retrostante,
abilita che alcuni - come Habermas e Rusconi - pensano che debbano ispirarsi ad una sorta di “patriottismo
costituzionale” e che nella sostanza si ricollegano alla teoria classica delle virtu, reinterpretate in chiave
socio-politica.

5. L’evoluzione della pratica dei diritti

Un altro aspetto interessante, sempre legato ai “nuovi diritti”, € offerto dall’evoluzione della pratica dei
diritti dell’'uomo. Un’osservazione attenta dei contenuti e delle forme in cui i diritti hanno preso corpo nella
storia ci consente di capire meglio cosa s’intenda per “essere umano”, cioé come si autocomprenda il
soggetto titolare dei diritti.

Anche qui il percorso é esattamente opposto a quello della morale dei diritti naturali. Non si va dalla
natura umana ai diritti, ma_dai diritti come sono concepiti al modo d’intendere I’essere umano e
I’uguaglianza tra gli uomini. E osservando la pratica dei diritti che posso dire qualcosa sulla natura umana.
Ora a me sembra che cid che possiamo dire non é poca cosa e che la pratica dei diritti, nonostante le
intemperanze e le deviazioni che sono un rischio da correre, vada mettendo a fuoco un’antropologia
significativa. Nella storia I’'uomo prende posizione nei confronti di se stesso e si autocomprende,
correggendo progressivamente se stesso. Non c’é dunque una legge suprema che lo ammaestra dall’alto con
timore e tremore, ma un’autocorrezione forse non meno dolorosa a causa delle lacrime e del sangue di cui la
storia € piena, e tuttavia piu incisiva ed istruttiva.

| diritti sono sorti come potere del soggetto da contrapporre al potere politico, sociale ed economico e si
vanno trasformando nell’attenzione per i fini in cui il soggetto umano trova la propria realizzazione e la
propria florltura Ed é proprio in questo senso che i diritti diventano «fondamento, ragione e scopo del potere
legittimo»*3. Quest’evoluzione & sotto gli occhi di tutti. Generazioni di nuovi diritti si accavallano e si
stratificano (dlrlttl di liberta, diritti politici, diritti sociali, diritti culturali...), ma non deve sfuggire il
progressivo mutamento del loro obiettivo e della loro configurazione interna. Se volessimo usare una
formula riassuntiva, potremmo dire che I’arco dell’evoluzione é teso tra il diritto di proprieta e il diritto alla
felicita, tra il diritto come potere del soggetto sulle cose e il diritto come realizzazione della soggettivita in
tutta la sua pienezza. Forse in quest’ultimo caso & improprio parlare in senso tecnico di “diritto” e tuttavia la
multivocita dell’uso del termine in una certa misura lo consente. Rosmini parlava della persona come “diritto
sussistente”.

In verita molti guardano con sospetto questa proliferazione di diritti ed invocano un’opera di pulizia che
ne renda univoco il concetto per rigorizzarne anche le forme di tutela. Non basta infatti proclamare un diritto
se poi non lo si pud far valere. Non si tratta solo dei pensatori liberali che puntano tutto sui diritti di liberta e
vedono il resto come un’opera di misericordia nei confronti dei perdenti, degli sconfitti e degli svantaggiati.
Anche i pensatori dell’ex-sinistra marxista (o gli ex-pensatori della sinistra marxista) oggi seguono
sorprendentemente la stessa dlre2|one di pensiero, considerando i diritti sociali non “veri” e propri diritti
come lo sono quelli di liberta'®. Tuttavia non & qui necessario prendere posizione su questo punto, perché
non sto affrontando il concetto gluridico di “diritti”, ma la sua valenza etica. Sul piano etico e indubitabile
che i moral rights - come li chiamano gli anglosassoni - appartengono a tutti gli effetti alla vita etica del
nostro tempo.

Accanto al passaggio dei diritti come poteri ai diritti come fini si colloca in modo strettamente connesso
cio che gia Bobbio aveva notato, cioé il passaggio «dalla considerazione dell’uomo astratto a quella
dell’'uomo nelle sue diverse fasi della vita e nei suoi diversi stati »*°. L’essere umano & osservato nella
specificita delle sue diverse maniere d’essere: come fanciullo, come adulto, come donna, come anziano,
come malato, come handicappato, come lavoratore, come consumatore... Questa & la grande novita
dell’evoluzione dei diritti dell’uomo rispetto al loro primo sorgere segnato dall’universalismo di una natura
umana astratta dai contesti sociali.

Dal punto di vista fenomenologico la vita umana attraversa stadi diversi, che sono spesso indipendenti

2 Non bisogna, pertanto, assimilare questa morale dell’evento alla morale della situazione, in cui mancano dei valori supremi da
rispettare prioritariamente.

3 G. Zagrebelsky in | diritti fondamentali oggi, Cedam, Padova, 1995, p. 20.

1 Cfr. D. Zolo (a cura), La cittadinanza. Appartenenza, identita, diritti, Laterza, Bari, 1994.

5 N. Bobbio, L’eta dei diritti, Einaudi, Torino, 1990, p.XVI e anche pp. 62-72. Ho approfondito quest’aspetto nel mio Individuo,
comunit, diritti. L’identita dell’individuo alla luce dei diritti dell’uomo, in “Teoria politica”, 8, 1992, 3, pp. 59-81.



dalla volonta e dalla liberta. Non € in nostro potere invecchiare 0 meno, o essere sani. Al contempo questi
stati di vita sono comuni non solo nel senso che accomunano le persone che li condividono (i giovani, le
donne, gli anziani, gli handicappati...), ma anche nel senso che ognuno di noi sa che potrebbe trovarsi nella
situazione degli altri e che in alcuni casi cio avverra in futuro. Se sono giovane, so che probabilmente diverro
anziano. Se sono sano, so che posso ammalarmi. Voglio dire che questo € il modo in cui si pone
I’universalismo degli stati della vita umana e che li rende ben diversi dagli status della tradizione giuridica.
Non si € eguali a prescindere dalle situazioni e dai contesti di vita in cui ci si trova, come si affermava alle
grado di correggere se stessa fino a questo punto. Non piu uguall nonostante le dlfferenze ma proprio in
ragione di queste.

La configurazione interpretativa dello stato di vita delinea una vera e propria antropologia situazionale,
che proprio per questo non vale per tutte le fasi della vita di una persona o per la persona in quanto tale. Le
ormai vecchie concezioni antropologiche, quali quella dell’individualismo possessivo, quella dell’uomo-
lavoratore o dell’homo oeconomicus, non sono scomparse, ma ad esse si sono aggiunte altre attraverso un
processo di stratificazione e di frammentazione fenomenologica. La vita umana & ormai divisa in ontologie
regionali e in grappoli assiologici ben distinti. Ma non credo che I’evoluzione dell’etica dei diritti dell’uomo
si fermi qui, perché essa e costantemente alla ricerca di se stessa, cioe e alla ricerca di una risposta quanto
piu adeguata alle esigenze della realizzazione dell’essere umano. Gia appare all’orizzonte una nuova
problematica che vuole rispondere in qualche modo al disagio di questa frammentazione antropologica. Si
tratta della problematica dell’identita personale e collettiva, che mi pare di scorgere sempre piu presente nel
dibattito contemporaneo sui diritti.

Avere dei diritti oggi significa sempre piu chiaramente avere un riconoscimento da parte della societa
riguardo alla bonta del proprio progetto di vita (individuale o collettivo). Questo riconoscimento lo si
pretende dalla societa politica nazionale ed internazionale e non solo perché ad esso si accompagnano
solitamente forme di tutela adeguate che consentono di rendere effettivo il diritto, ma anche e, oserei dire,
soprattutto perché si vuole essere eticamente rassicurati della bonta del proprio progetto di vita. L individuo
decontestualizzato e separato & sempre piu insicuro sulla bonta dei propri fini, ha bisogno che gli altri li
approvino e che la societa nel suo complesso li consideri degni di una vita umana. Avere riconosciuto
“diritti” significa questo e cio a volte basta, anche se non si ricevono nuovi poteri. In questo si mostra con
evidenza quale grande funzione morale stia assumendo il diritto in un’epoca di pluralismo. Si potrebbe quasi
dire che ora e la morale a dipendere dal diritto, mentre un tempo era il diritto a dipendere dalla morale. Di
fatto ci sono ben poche differenze tra la struttura del ragionamento seguito dalle Corti costltu2|0nall
nell’interpretazione dei diritti fondamentali e la procedura della deliberazione morale nella scelta tra valori*®

6. Quale individuo?

L etica dei diritti dell’uomo é tutta centrata sulla soggettivita, il suo valore globale & I’individuo umano in
tutta la ricchezza del suo sviluppo. E naturale chiedersi come sia pensata questa soggettivita e quale
immagine dell’uomo sia alla fin dei conti accreditata e promossa.

Nella letteratura piu recente non é raro incontrare studi dedicati all’etica dei diritti dell’uomo, molti
sottollneano nel valore dell’autonomia del soggetto nel senso piu individualistico la direzione pr|n0|pale di
quest’etica'’. Sono diffidente nei confronti di questi modi di costruire i contenuti di quest’etica. Si tratta
spesso di sovrapposizioni ideologiche alla prassi reale dei diritti dell’uomo. E solo ponendosi al suo interno
che possiamo individuare gli orientamenti di questa prassi e non gia proiettando su di essa le nostre
preferenze ideali.

Alexy, ad esempio, ha cosi definito il diritto generale alla liberta interpretato alla luce del principio di
autonomia: «everyone has the right to judge for himself what is right and good, and to act accordingly»'®
Ora non discuto questa definizione dal punto di vista morale, ma solo noto che essa non pud essere
considerata come una descrizione della prassi dei diritti dell’'uomo, perché altrimenti non avrebbe alcun
senso I’esistenza di Corti di giustizia che devono giudicare non gia semplicemente intorno alla conciliazione
tra i punti di vista diversi e contrapposti degli individui, ma riguardo allo stesso contenuto dei loro diritti,
cioé devono decidere intorno a cio che é giusto e buono per gli stessi soggetti. Questo modo di formulare il
principio di autonomia dipende da un etica esterna rispetto a quella generata dall’interno della prassi dei
diritti dell’uomo.

Lo stesso discorso potrebbe farsi per altre concezioni dell’individuo che la pratica dei diritti dell’uomo
smentisce radicalmente. Rawls, ad esempio, ritiene necessario neutralizzare completamente ogni concezione
del bene per costruire una societa giusta. | progetti di vita sono soggettivi, il bene é basato su preferenze
soggettive, mentre la societa esige regole giuste, cioé oggettive. Occorre, pertanto, pensare il soggetto agente

s Cfr. G. Corso, In che senso il diritto positivo costituisce un vincolo per il giurista, in G. Zaccaria (a cura di), Diritto positivo e
positivita del diritto, Giappichelli, Torino, 1991, p. 49.

7 Cfr., ad es., C. S. Nino, The Ethics of Human Rights, Clarendon Press, Oxford, 1991.

8 R. Alexy, Discourse Theory and Human Rights, in “Rivista europea di Diritto, Filosofia e Informatica”, papers del 17th IVR World
Congress (Bologna, 16-21 June, 1995), 1995, II, p. 26.



come distaccato dai suoi fini particolari e dalle proprie qualita e doti. L’agente morale & un io separato da
ogni contesto esistenziale, un io kantiano. Cio significa anche che la comunita non debba in alcun modo
avere alcun ruolo nelle determinazione di cid che & un agente morale, che in quanto tale & un soggetto
assolutamente vuoto e neutrale.

Questo individualismo etico potra anche essere ben fondato dal punto di vista filosofico, ma in ogni caso
non corrisponde all’etica dei diritti dell’uomo. Questi oggi pretendono di definire I’identita dell’io. La pratica
dei diritti ci mostra in abbondanza che I’autorealizzazione degli individui ha bisogno dell’intersoggettivita e
della comunita ed & ben lungi dal postulare la separatezza degli individui. Si & consapevoli che gli altri sono
necessari per il costituirsi dell’identita di ciascuno di noi. Nessuna identita e nessun progetto di vita appare
buono se non & in qualche misura comunicabile, cioé accettato dalla comunita, anche se non da tutti
condiviso. La pratica dei diritti non fa che confermare nella sfera politica e giuridica il carattere relazionale e
intersoggettivo della persona. L’etica dei diritti dell’'uomo si rivolge all’individuo umano in tutta la
concretezza della sua storia di vita, nei suoi rapporti interpersonali e contestuali.

Il senso stesso dell’idea di giustizia risulta segnato da questo modo di concepire il soggetto di diritti. La
giustizia intesa come mera reciprocita, cioé come equivalenza delle prestazioni in una logica di astratto
calcolo aritmetico, non é sufficiente. La giustizia distributiva deve tener conto dell’identita di ciascuno e si
trova a ripartire beni e risorse che non sono soltanto materiali, ma anche e soprattutto spirituali, perché -
come abbiamo visto - le opportunita sono legate al riconoscimento. Nella pratica dei diritti i beni da
distribuire sono beni della persona.

Proprio questo lento ma inarrestabile spostamento dei diritti dalla protezione dell’individuo nei confronti
dei poteri esterni alla piena realizzazione della sua identita ha rimesso in discussione il modo tradizionale di
affrontare i rapporti tra diritti e giustizia. Solitamente si riteneva che la problematica della giustizia e della
legge costituisse quella di un limite esterno rispetto all’espansione delle pretese dei diritti. Spesso questo
vincolo riguardava le esigenze dell’ordine pubblico e da queste venivano tratte le principali barriere di
contenimento nei confronti delle illimitate richieste dei diritti. Tutto cio si rifletteva nella struttura stessa
delle nostre Costituzioni divise tra la parte dedicata alla tutela dell’individuo e quella riguardante
I’organizzazione della societa politica. Non dico che queste prospettive siano superate, e tuttavia sempre piu
frequentemente argomenti di giustizia vengono usati per interpretare e strutturare dall’interno i contenuti di
certi diritti. Mi riferisco soprattutto all’ultima generazione di diritti ed in particolare al diritto ad un ambiente
sano e al diritto all’informazione. Ma gia nella considerazione del diritto alla tutela della salute é evidente il
superamento della tradizionale distinzione tra diritti di liberta e diritti sociali®.

Voglio dire che liberta e giustizia, uguaglianza e solidarieta non sono sempre da considerarsi come valori
distinti che entrano in competizione in una logica di contemperamento, ma a volte diventano argomenti usati
all’interno dell’unico tessuto di ragionamento pratico che conduce alla costruzione unitaria del contenuto di
un diritto. Il risultato & quello di introiettare nell’esplorazione delle potenzialita della soggettivita le stesse
esigenze della comunita, dell’alterita e della giustizia. In questo si mostra ancora una volta la tendenza della
pratica dei diritti dell’uomo a non restare confinata in un settore per quanto importante della vita etica, ma di
ricoprire tutta I’estensione di questa.

Resta sempre corretta la definizione di Dworkin per cui un diritto & una pretesa dell’individuo che sarebbe
ingiusto non soddisfare da parte del potere politico, anche se fosse nell’interesse generale farlo®. Tuttavia lo
sviluppo della pratica dei diritti dell’'uomo conduce ad una progressiva attenuazione di questa
contrapposizione tra liberta dell’individuo e bene comune, attraverso una piu approfondita considerazione
delle esigenze reali dell’individuo e della comunita. E come se I’individuo umano aspirasse ad attirare a sé
tutta la massima concentrazione dei valori fino al punto da abbracciare anche quelli che vanno al di la dei
suoi limiti esistenziali e dell’umanita in atto presente (i diritti degli animali, i diritti della natura, le sorti del
pianeta, le generazioni future...). Massima concentrazione e massima diffusione della persona. Cid giustifica
la differenza tra il concetto di individuo e quello di persona.

7. Il linguaggio dei diritti come etica comune in un regime di pluralismo

Ho cercato di mostrare in che senso si possa parlare di un’etica propria dei diritti dell’uomo e delle
difficolta che essa ha di dialogare con le dottrine etiche tradizionali. Si tratta di un’etica pratica che non parte
da una ben precisa antropologia o da valori morali definiti. Alla sua origine c’é soltanto la percezione
dell’inviolabilita del soggetto, della sua dignita e della sua sacralita. Ma solo nel suo sviluppo va prendendo
forma e consistenza la fisionomia di questa soggettivita alla prova delle contingenze della storia.

Il risultato non é certamente quello di un’antropologia compiuta e neppure di una definizione dei rapporti
tra individuo e comunita, ma solo quello di un certo orientamento e di una certa tendenza che si vanno
progressivamente consolidando sul piano nazionale ed internazionale. Con cid non ho voluto esprimere la
mia personale approvazione o disapprovazione nei confronti di quest’etica del nostro tempo. Credo che sul
piano globale non resti che constatare, mentre solo caso per caso si possa e debba osservare se le soluzioni

9 F, Modugno, op. cit., p. 41.
% R. Dworkin, Taking Rights Seriously, Harvard U.P., Cambridge, Mass., 1978, p. 269.



offerte siano accettabili per la propria coscienza etica. L’etica dei diritti umani non & esauriente per la vita
pratica nel suo complesso; & un’etica pubblica che, da una parte, amministra la societa del pluralismo,
mentre, dall’altra, ha bisogno di apporti fondamentali ulteriori sul piano dei criteri di giudizio per il
ritrovamento delle regole.

E evidente che non & possibile formulare un’etica compluta sulla base dei diritti**. Se cosi fosse, non si
spiegherebbero quei doveri che non sono correlativi a diritti?>. In pit i diritti stessi_hanno bisogno d’un
ulteriore fondamento che riposa su valori o fini fondamentali®® . Alla loro origine i diritti non sono altro che
valori. Lo stesso conflitto di diritti & indecidibile se non sulla base di una teoria etica che non puod essere
guella stessa dei diritti. Per questo I’apporto delle teorie normative dell’etica & essenziale per la pratica dei
diritti. Essa non pud farne a meno. Il problema del fondamento dei diritti dell’'uomo non pud essere
affrontato dall’etica dei diritti dell’'uomo. Anche per questi motivi rifiuto I’idea di considerare I’etica dei
diritti come un’etica minima comune che permette poi il libero gioco delle diversita morali. E ben lungi
dall’essere “minima”, anzi - come abbiamo visto - nelle sue aspirazioni & un’etica “massima”. Essa non &
un’etica minima, ma la forma strutturale che va assumendo il discorso etico nell’epoca contemporanea ed &
in guesto senso che I’etica dei diritti interpella le teorie etiche tradizionali. Pur avendo bisogno di loro, pone
delle condizioni alla loro ricezione.

Ritornando ora al nostro tema iniziale, che é stato quello della coesistenza tra dottrine etiche differenti, e
quindi tra comunita morali diverse, all’interno della pratica comune dei diritti dell’uomo, c’é da dire che essa
si presenta come lo spazio in cui deve aver luogo il discorso etico-politico del nostro tempo, il tessuto
comune della diversita. Ma cid implica - come abbiamo cercato di mostrare - che per interagire
adeguatamente queste diverse culture etiche debbono rivedere la loro strutturazione interna, non gia i loro
valori dominanti ma le modalita del ragionamento e della scelta morale. Se esse si presentano nella piazza
della cittd come concezioni rigide, gia definite e compatte, allora non possono partecipare al dibattito
pubblico e potranno solo aspirare ad ottenere concessioni per i loro seguaci. Ma in questo caso si precludono
la possibilita di comunicarsi agli altri e di partecipare in modo costruttivo al discorso comune.

La prassi dei diritti dell’uomo richiede, dunque, una trasformazione delle culture morali preesistenti.
Anche se questo puo rappresentare un pericolo per la loro identita, tuttavia le culture morali sono vitali solo
se si mostrano capaci d’inglobare in loro stesse le nuove esigenze, se sono capaci in una certa misura di
trasformarsi e di parlare all’uomo del nostro tempo. L’ universalita e la capacita comunicativa che una cultura
possiede, cioe la capacita di farsi intendere da coloro che ad essa non appartengono, pur continuando a
parlare la propria lingua. Soltanto un orientamento universalistico puo essere in grado di sussumere dentro di
seé I’idea di una pluralita di punti di vista particolaristici". 4
L’universalita & pertanto un obiettivo da raggiungere pluttosto che un principio di partenza. E qualcosa da
realizzare e da conquistare piuttosto che una condizione preliminare di validita. Non si tratta, dungue, di
prendere le mosse dalla cultura pit universale (foss’anche quella occidentale dei diritti dell’uomo) per
uniformare ad essa le culture particolari. Quest’operazione ha occultato spesso un imperialismo culturale che
ha calpestato in modo pit 0 meno sanguinoso le identita personali e collettive. Ma, se si ammette che culture
particolari possano comunicare, allora necessariamente si deve ammettere qualcosa di universale gia
mtercorrente tra loro. Il “cattivo” universalismo & basato sulla dedu2|one dell'universale da un particolare; il

“buon” universalismo ¢ I’orizzonte d’intesa di almeno due partlcolarl Quest’orizzonte oggi ha assunto una
sua concretezza e praticabilita ed e rappresentato dalla pratica dei diritti dell’uomo quand’essa € osservata
dall’interno nella sua effettiva realta senza le ipoteche e le presupposizioni provenienti da una dottrina
morale ad essa esterna®®.

2 Per la distinzione tra goal-based theories, duty-based theories e rights-based theories cfr. ibidem, pp. 171-172.

2 ]. Raz, Against Right-Based Morality, in L.P.Pojman, Ethical Theory, Wadworth Publishing Co., Belmont, Cal., 1988, p.646 ss.

% Cio e dimostrato con chiarezza da M.D. Bayles, Against Right-Based Moral Theories, in W. Maihofer - G. Sprenger, Law and the
States in Modern Time, Steiner Verlag, Stuttgart, 1990.

2 A, Gewirth, Ethical Universalism and Particularism, in “The Journal of Philosophy”, 85, 1988, 6, pp. 293-294.

% Cfr. T. Todorov, Noi e gli altri. La riflessione francese sulla diversita umana, trad. di A. Chitarin, Einaudi, Torino, 1991, p. 17.

% Per ulteriori sviluppi cfr. il mio Identita personale e collettiva nella politica della differenza, in F. D’Agostino (a cura di),
Particolarita delle culture e universalita dei diritti, di prossima pubblicazione presso la casa ed. Giappichelli di Torino.



Francesco Viola & professore di filosofia del diritto all’Universita di Palermo. E autore di ricerche sul pensiero
giuridico di Hobbes (Behemoth o Leviathan?, Giuffreé, Milano 1979), sul concetto di autorita (Autorita e ordine del
diritto, Giappichelli, Torino 1987), sui diritti dell’'uomo (Diritti dell’'uomo, diritto naturale, etica contemporanea,
Giappichelli, Torino 1989, e Etica e metamatica dei diritti umani, Giappichelli, Torino 2000), sulla filosofia
ermeneutica del diritto (Il diritto come pratica sociale, Jaca Book, Milano 1990). & condirettore della collana di testi di
filosofia del diritto «Recta Ratio» della casa editrice Giappichelli e delle riviste «Ragion pratica» e «Ars interpretandix.
E coordinatore del dottorato su «Diritti umani: evoluzione, tutela e limiti» dell’Universita di Palermo.



